

#### YO CONTRA EL SISTEMA

Karen Quispe Cabrera

Muchas veces mis pensamientos se concentraron en una idea

¿Cuál es esa idea? Es mejor haber nacido varón

¿Creen que Parece irrelevante? Para mí NO

Fue tan natural en mi familia segur la cultura del patriarcado

Que aborrecía al hombre, esa figura de dominio sobre la mujer

Increíblemente hasta llegue a pensar en ser varón Solo por tener poder y dominio sobre ellos.

¿Qué pensaba mientras cumplía años?

Es mejor haber nacido varón

¿Creen que me interesaba tener novio en el colegio?

Para mi NO

Fueron años que mi actitud rebelde también se fortalecía

Y pensaba que ser mujer no es diferente de ser varón Increíblemente enfrentaba a mi madre luchadora Quien era la defensora natural del varón ¿Qué le repetía a mi madre? Es mejor haber nacido varón

¿Creen que yo estaba equivocada? Para mi NO Mis pensamientos tenían un horizonte claro No soy varón pero quiero la libertad de la mujer Increíblemente buscaba libertad de mujer dentro mi familia

Fue y sigue siendo una revolución con las enseñanzas de poder del patriarcado

¿Qué me recuerdo a mí misma? Que he nacido mujer ¿Creen que es conformismo? Para mi NO Mis pensamientos y acciones era de una mujer que quiere libertad

Estaba en la cárcel del varón, me sentía tan desgraciada

Sin embargo, he logrado poder con mis ideas y pensamientos que nunca desvanecieron

Soy libre de ser mujer, no dejare que me encierren en el legado machista de la sociedad.

#### **ARDERÁ**

Gianna Mastrolinardo

Ardera, ardera el capacitismo ante nuestro orgullo

Arderá el cis-tema, nuestra identidad será incendio

Arderán las veces que no pudimos salir o llegar

Arderán las veces que nos arrancaron las preguntas

Arderan las manos que nos tocaron sin permiso

Arderá la impunidad en las esquinas sin rampa y los locales sin baños accesibles

Arderán las bendiciones sin consentimiento

Arderan las miradas y las palabras que encarnan los prejuicios

Arderá la lástima

Arderá el ejemplo de superación

Arderán les ángeles

Arderán les demonios

Arderá la cura

Arderé yo, arde voz de bronca
Ardamos manchemos las paredes
con los pedazos de esas normas que
un día derramaron sangre, seamos un
fuego de andar torcido un fuego
ciego, un fuego sordo, un fuego
neurodivergente, seamos un fuego
incómodo, un fuego que muten
derechos en oportunidades
Arde política me encontraste en la
lucha
Ardamos para renacer más libres

#### **AGRADECIMIENTOS**

Gracias al Fondo de Mujeres Bolivia Apthapi Jopueti por confiar en nosotras y acompañarnos, por atizar nuestro fuego y construir saberes. Gracias a las compañeras que participaron de los Taypis 2023, que en un encuentro de sentires y luchas pudimos construir esta memoria.

Agradecer a todas las miembros de la colectiva que ponene su ser para que esto no solo sea un sueño, sino una realidad, una unión de mujeres con discapacidad.

### Investigadoras

Marina Nicole Yanatelli Argandoña Karen Quispe Cabrera Graciela Violeta Majluf Rossel Iblin Edelweiss Murillo Lafuente

### Edición

**Femidiskas** 

### Tapa

Arte de Giovana

### Contratapa

Poema de Karen

### Con la subvencion

Fondo Apthaphi Jopueti

### Taypi

Diálogos FemiDiskas

### consenido

Metodología y comentarios al respecto

¿Qué es Capacitismo?

La Discapacidad:
Una condición social
limitante

2Qué es la normalidad para nosotras?



Te mostramos el corazón de nuestra narrativa. Queremos definir a partir de una reflexión colectiva lo definimos como violencia capacitista[1] que viven las mujeres con discapacidad bolivianas, y deseamos mostrar la realidad de estos contextos. Es de nuestro interés interpelar la discapacidad y el feminismo desde una construcción feminista anti-capacitista boliviana. Nos posicionamos desde nuestra propia definición de ser feministas y de ser mujeres diska. En vez de contradecir nuestras vidas con definiciones externas. Queremos resignificar la identidad de ser mujeres. Queremos destapar este sistema de opresión del que nadie habla. Quitarnos las vestiduras que reprimen nuestros cuerpos diskas.

La fuerza de este fanzine está en darle voz al feminismo anticapacitista, Que parte desde nuestra realidad, y no desde la teoría. Estamos elevando nuestra voz, poniéndole nombre y una figura real a la construcción de este feminismo. Existen muchas ideas que acompañan nuestra idea fuerza, desde explicar qué es el normocentrismo[2], pasando por criticar que nunca se hable de las maternidades diskas, hasta temas de discriminación lingüística.

Las mujeres diskas somos diversas, nuestra relación con el normocentrismo se va formando desde que comenzamos a interaccionar con los ideales de nuestros círculos cercanos.

1

<sup>[1]</sup> Nos referimos al concepto de normocentrismo como la etiqueta de los estereotipos de la construcción social, y por ende de la aceptación de las mismas etiquetas. como la construcción social de la funcionalidad aceptada y lo que es visiblemente aceptado. Basado en prejuicios. La normalidad no existe.

<sup>[1]</sup> Nos referimos a violencias capacitistas como de una estructura de opresión del mismo sistema patriarcal. Directamente apuntado a las personas con discapacidad.

Por esa razón nos interesa poner en la mesa de debate todas estas otras formas de concebir la vida cotidiana, no queremos encasillar ni negar la experiencia de otras mujeres en este texto, por lo que recorreremos distintos escenarios para ejemplificar la forma en la que se manifiesta la violencia capacitista.

# Explosion of the contraction of



Lo que están a punto de leer, o escuchar, está basado en los sentires y reflexiones de mujeres con discapacidad visual, auditiva, física, psicosocial, múltiple (es decir que tienen más de una discapacidad) y autodenominadas neuro divergentes de las ciudades de: La Paz, El Alto, Potosí y Sucre. El colectivo Las FemiDiskas con apoyo del Fondo de Mujeres Bolivia Apthapi Jopueti realizó la segunda versión de los Taypis (Encuentros de Mujeres Diskas). Esta iniciativa tuvo el objetivo de generar un espacio de encuentro disruptivo, anti-patriarcal, pero por sobre todo anti-capacitista. En este encuentro virtual alzamos la voz y nos posicionamos en contra de un sistema de dominación y explotación que discrimina y se violenta en contra de las personas con discapacidad en Bolivia y el mundo.

Las FemiDiskas es un colectivo feminista anti-capacitista formado por mujeres con discapacidad y aliadas. Es una organización de base fundada año 2021. Somos organización de movimiento social anti-capacitista que se creó a través de la alianza de feministas sin con discapacidad en Bolivia. Fue creada el 8 de marzo de 2021 como respuesta a un llamado para aportar a la nueva legislación sobre el aborto desde la Articulación Mujeres y feministas de La Paz y El Alto en Bolivia. En febrero de 2021, mujeres activistas de todo el país comenzaron a organizar diferentes comisiones para abordar este proyecto legal. En Julio del 2021, las FemiDiskas organizó primer encuentro TAYPI. Durante este primer encuentro virtual, se abrió un espacio para reflexionar sobre arte, violencia u feminismos. FemiDiskas construueron espacios virtuales de resistencia colectiva para personas cis, trans, mujeres y hombres con y sin

discapacidad que participaron estas actividades. organización y realización del realizó evento se íntegramente en conexión con el internet. Luego de participación en línea. las FemiDiskas organizó una exposición de arte presencial de piezas de arte creadas para un concurso de arte llamado "Arte Diska" en La Paz.

"Taypi"[3] En este caso, Taypi representa el encuentro entre feministas y activistas de la discapacidad, así como encuentro del diálogo entre violencia y resistencia feminista. El contenido de los Encuentros Taypi contribuye a la creación de una plataforma de feministas bolivianas con discapacidad sin discapacidad para discutir y difundir historias personales u colectivas y organizarse por mejores condiciones como

colectivo en torno al feminismo y la justicia de la discapacidad.

En esta ocasión, decidimos enfocarnos en explorar el significado encarnado de lo que significa capacitismo.

En Bolivia no existe ninguna legislación que reconozca la violencia capacitista[4]. embargo, las personas con discapacidad hemos vivido y seguimos viviendo con las consecuencias de vivir en una sociedad a la que le interesa la creación de corporalidades mentalidades "normales" entre comillas porque tal concepto sólo responde a la producción lógica de capitalista aue será desarrollada en los próximos Tampoco acápites. promueven programas 0 ofrecidos servicios y diseñados para mujeres con

<sup>[3]</sup> Es una palabra aymara para describir un epicentro, un encuentro entre contrarios y una herramienta metodológica para analizar el discurso escrito, así como las imágenes y el trabajo corporal (Rivera Cusicanqui, 2015).

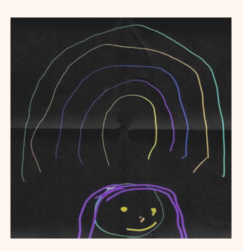
<sup>[4]</sup> La violencia capacitista es...

discapacidad. Decidimos, entonces, que el segundo encuentro sería luaar un para mujeres, seguro espacio de diálogo donde escucharnos podamos entendernos de mujer a mujer. Durante el primer día de nuestros encuentros nos hicimos dos preguntas fundamentales para entendernos. ¿Qué es la discapacidad en nuestras vidas? Y ¿Quién sou yo? Utilizamos audios y dibujos construir nuestras respuestas individuales, después nos dimos el tiempo de escucharnos y ver nuestras creaciones. Durante segundo día, nos dedicamos a cuestionar ¿Oué es capacitismo?, ¿Cuál es nuestra lucha? Y ¿Cómo organizamos? Utilizamos música y la palabra como brújulas para orientar nuestras miradas. Producto de reflexiones estas es hemos llegado a las siguientes conceptualizaciones.

Es necesario recalcar a quien nos lea o nos escuche que estas son sólo partes de las reflexiones hiladas desde nuestro Taupi, y que habitar espacios estos acompañamiento y escuchar colectiva no caben en una descripción. Esto para decir que consideramos importante estas aue conversaciones continúen. En las siguientes secciones les presentamos reflexiones hiladas a partir de nuestro encuentro Taypi.

Es la forma en la que discriminan a las personas con discapacidad. Esto lo averigüé en internet. Cuando sentí me discriminada dos por mujeres en el teleférico. La primera me dijo que me fijara por chocarle querer (no vio que tenía bastón).

# Copordismo?



Le dije perdón Tengo baja visión, ella respondió entonces porque sale, en lo que explicaba a esa señora mis derechos, se acerca a mi la otra señora y me dijo no grites eres señorita. Entonces me siento discriminada, pero no sabía cómo se llamaba: por eso busqué en internet. (Mujer con discapacidad visual, Taypi, 2023)

discapacidad La como categoría es subjetivamente y responde a una asignación de identitaria. En ese marco, la ideología de la normalidad opera en la construcción de una otredad, este sujeto de la dentro estructura colonial moderna es. "expresión de lo extraño, lo no deseable. lo abuecto, anormal, y en esa operación ideológica fundante construye la diferencia como condición / adjetivo algunos." (Yarza de los Ríos, 2019). Se podría inferir que la discapacidad simula ser una división natural de individuos a los que les falta o falla algo que en el rango de ideología de la normalidad es "extraño". Sin ente un embargo, esta es parte de su naturalización en el imaginario tal rango colectivo. normalidad no es más que un social constructo que un paradigma responde a moderno colonial patriarcal, en otras palabras, son

categorías que pertenecen a contexto histórico un económico y social específico y por tanto, puede y debe ser y reconfigurado. debatido María Lugones (2010) sostiene que es producto de este sistema colonial moderno que las categorías forman parte de una estructura jerárquica, por ende, dominante, en la que la clase, el género, la raza u la sexualidad nutren esta dicotomía. Es en términos de colonialidad que encuentran las asociaciones de normalidad, civilizado y/o humano. esta forma clasificar a los otros no es más que una estrategia para de mantener un sistema opresión sobre esos "otros".

El capacitismo viene en dos modalidades. Una en la que subestiman tus capacidades, por Ejemplo. no puedes hacer, te lo hago yo. El otro es si tú sabes o dices que sabes hacer algo, te presionan e imponen las formas en que deberías de hacerlas. Queriendo que entres en un molde que no nos pertenece. (Mujer con discapacidad psico-social, Taypi, 2023)

El capacitismo, por ende, es producto del sistema capitalista, mide el valor del individuo а partir de productividad, es decir. partir de la fuerza de trabajo se determina tu valor en la sociedad. **Esta** relación sociedad-mercado construye refuerza imaginarios y estereotipos. "Cuando trabajaba en una organización me dijeron que ya no trabajaría con ellos, porque hago mal las cosas y también porque no escuchó bien. No tomaron en cuenta mi formación" (Mujer con discapacidad auditiva, Taypi, 2023)

...antes no había tiendas atendidas por personas con discapacidad. Entonces no hay respeto a la diferencia de ritmos, de tiempos, la gente anda apurada. Esto es una forma de salir de nuestra zona de confort y de educar, socializar y sensibilizar.

Tenemos que fortalecernos para debilitar el capacitismo, por qué si nuestra barrera es el capacitismo nuestros sueños no se van a cumplir. (Mujer con discapacidad física y psicosocial, Taypi, 2023)

El modelo capacitista refuerza la discriminación y la opresión que está enraizado en la idea de que las personas discapacidad son "deficientes" "anormales" comparación con las personas sin discapacidad. Esta idea se refleja en la forma en que se diseñan los entornos u las políticas públicas, que menudo excluyen y marginan a cuerpos distintos. En otras palabras, la sociedad es la que discapacita, en el siguiente caso, la compañera ingresa al sistema productivo, pero el continúa sistema discapacitando al no brindar condiciones mínimas de accesibilidad.

Mi jefe, en mi trabajo me dice si te puedo ayudar en tal, pero no hay la tal ayuda, yo no necesito un monitor grande, necesito un scanner, necesito que me hablen fuerte porque también tengo hipoacusia. (Mujer con discapacidad multiple, Taypi, 2023)

La sociedad "discrimina" a la mujer con discapacidad desde la construcción social ideológica de normalidad o lo que nosotras llamamos normocentrismo[5],

restringiendo rangos de acción cotidianos hasta. en algunos casos, privación libertad. "En mi familia, me han sobreprotegido, no me dejaron estudiar en un colegio normal como mis hermanos. Yo no me he rebelado: ahora me valoro, mucho mis derechos u acepto mi discapacidad." (Mujer con discapacidad física е intelectual)

Ufff. Mi mamá es un poco especial, siempre me ha sobreprotegido. No, no, tú no puedes hacer. Tú no hagas esto. No! Mi mamá no! Con cuidado. Que Cuidado, cuidado! Y yo veía mi mamá y yo. Yo decía Ya yo tengo manos, Puedo hacer las cosas, puedo tocar, puedo moverme. Eso es normal. No? Pero mi mamá y mi papá siempre me han sobreprotegido. No? Y eso me ha lastimado mucho. Y ellos me decían. No te pueden hacer daño, te pueden lastimar. Y esto siempre ha sido como una sobreprotección para mí. Me ocultaban en mi casa. No. nunca he podido salir. No yo. Yo. Hasta que tenía más o menos 17 años. Nunca he salido de mi casa sola. No, nunca. La primera vez que he salido, incluso ha sido a los 23 años. No, yo he salido con algunos amigos, no? Y yo sé que hay personas malas. No sé que hau personas malas, pero yo no conocía. No sabía, No tenía idea. No? Yo siento que mi

<sup>[5]</sup> El término "normocentrismo" se refiere a la tendencia o actitud de considerar las normas culturales o sociales de un grupo específico como estándares normativos universales. En otras palabras, implica la creencia de que las normas, valores y comportamientos de un determinado grupo son normales o correctos, y que otros grupos deberían ajustarse a esas normas para ser considerados aceptables.

mamá y mi papá no han entendido. No, porque nunca han entendido este tema de la discapacidad y trataban de que de verme como normal, pero también al mismo tiempo sobre protegerme. Y este tema de la discapacidad es difícil, no? (Mujer con discapacidad, Taypi 2023)

Viví el capacitismo desde niña, subestimaban mis capacidades, Después me di cuenta de que si podía realizarme y desempeñarme como mujer y en mis actividades. A veces una misma se autosabotea y eso también es una forma en el que el capacitismo nos hace sentir, eso es lo que yo he vivido y he visto en mi hija. (Mujer con discapacidad psicosocial y madre de una niña con discapacidad psicosocial, Taypi, 2023)

Por tanto, el tipo de inclusión desde el capacitismo parte de las "deficiencias" y cómo generar espacios de "rehabilitación". Tom Shakespeare en "Disability

Rights and Wrongs Revisited" (2013), argumenta aue el modelo médico de la discapacidad, que se centra la curación rehabilitación, es insuficiente para abordar la discriminación y la opresión que enfrentan las personas con discapacidad. En ese sentido, Rosemarie Garland-Thomson (2017) Lennard Davis (2013) argumentan que la discapacidad no es una condición médica, sino una construcción social que se para justificar utiliza la exclusión y la marginalización de las personas con discapacidad reforzando la de "normalidad" idea tanto las personas que no se ajustan a esta norma son excluidas.

### La Discapacidad: Una condición social limitante

También la discapacidad es un estilo de vida, que desde el autoreconocimiento de nuestras capacidades podamos ser y existir.

(Taypi, 2023)



La discapacidad comúnmente es comprendida como una limitación. suele estar acompañada de negativas." No puedes, no debes". Donde idea de discapacidad asociada a una "enfermedad" "limitación" debe superada con la ayuda del apoyo médico o profesional adecuado, siendo la persona el objeto de transformación. En ese sentido, el "problema" no es el individuo, pues son los entornos y ambientes sociales los que dificultan el desarrollo de una vida plena. Esta perspectiva centra SUS esfuerzos en desarrollar las capacidades que "le faltan" a otros cuerpos para que adecuen al estándar de normalidad esperado, denominado normocentrismo. por tanto. está altamente influenciada por la ciencia médica.

Si bien la discapacidad es una condición limitante, la

normalidad es otra condición limitante. Ambas categorías no están enlazadas entre sí. sino más bien se contraponen, ya que "en la normalidad no entra la discapacidad" (Taypi, 2023). La normalidad condiciona a cumplir ciertos alguien requisitos sea "normal", por ejemplo, para ser un ser humano necesitas tener dos manos, dos pies, un cerebro, dos ojos, una boca, dos oídos, etc. En el caso del ser humano con discapacidad esos estándares de deia biológicos. normativos Además, que si bien hay estos aspectos "normales" que también repercuten en los imaginarios y acciones quienes rodean a las personas con discapacidad tratando de incorporar la "normalidad", que desde el punto de vista de FemiDiskas las ua son capacitistas acciones y pueden desencadenar en violencias capacitistas.

### ¿Qué es la normalidad para nosotras?

La normalidad es lo que la gente cree que es, la discapacidad no entra en la normalidad; pues la sociedad ve a las personas con discapacidad como seres especiales, "personalmente la palabra normal es algo que no me gusta. Por ejemplo, a pesar de su mirada, yo si soy normal". (Mujer con discapacidad física)

La normalidad es un constructo social, es decir una idea colectivo de lo que debes hacer y los moldes que debes cumplir para ser llamada normal. Pues en la diversidad humana la normalidad es subjetiva, porque está relacionado a lo moralmente conocido y lo desconocido. No existe una cercanía a la realidad de discapacidad para llamarlo normal. (Mujer con discapacidad psicosocial)

La palabra normal es basarse en lo común. Todos realizarnos

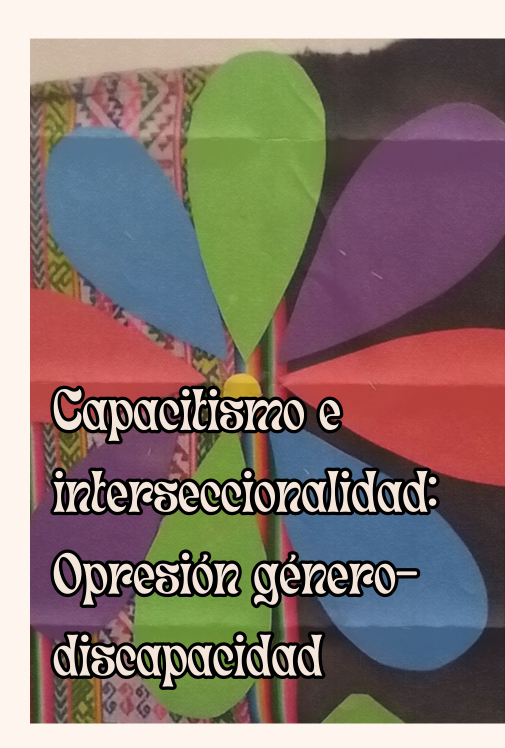
nuestras actividades diarias y eso sería ser normal. (mujer con discapacidad visual)

Yo me pregunto ¿ser normal es ser como los otros? Esto por qué me sentí frustrada buscando ser igual y nivelarme a los demás; esto porque viví muchas cosas en el colegio y la universidad. Para mí, también fue difícil aceptar mi discapacidad y entender que soy diferente. (Mujer con discapacidad visual)

Soy mujer sorda, pero mi cuerpo es normal como los demás. Para mi yo soy normal; la lengua de señas es normal, a veces la gente me mira con pena o dicen hay pobrecita, pero si ellos supieran LSB, como aprender inglés; me verían como alguien normal. (Mujer con discapacidad auditiva)

tanto, la discapacidad En como categoría responde a una asignación identitaria. En ese marco, el normocentrismo opera en la construcción de una otredad, este sujeto de la dentro estructura colonial moderna "expresión de lo extraño, lo no deseable, lo abuecto, anormal, y en esa operación ideológica fundante construye la diferencia como / adietivo condición algunos." (Yarza de los Ríos, 2019). Se podría inferir que la discapacidad simula ser una segregación natural entre individuos a los que les falta algo que en el rango del normocentrismo. Sin embargo, es parte de su naturalización en el imaginario colectivo, tal rango de normalidad no es más que un constructo social que responde a un paradigma moderno colonial patriarcal, palabras, en otras categorías que pertenecen a un contexto histórico económico y social específico

y por tanto, puede y debe ser debatido y reconfigurado.



Lo viví en el día a día, con la sociedad. Vivimos doble discriminación uno es el capacitismo y el otro es el machismo. Ambos nos dicen que deberíamos hacer y no nos damos cuenta de esa doble discriminación. (Mujer con discapacidad física, Taypi, 2023)

Según Hill y Bilge (2019) la interseccionalidad como instrumento analítico, es una episteme del sur global, que propone "que los principales ejes de las divisiones sociales en una determinada sociedad y en un momento dado, por ejemplo, la raza, la clase, el género, sexualidad, la dis/capacidad y la edad, no funcionan como entes independientes y mutuamente excluyentes, sino que construyen unos sobre otros y actúan juntos." (p. 17)

Encontramos en Juan Andrés Pino Moran, Pía Rodríguez Carrido y Michelle Lapierre, hablan de Anticapacitismo en relación a las epistemologías del sur. Es decir, el anticapacitismo como saber es una epistemología anticapacitista del sur. Así lo mencionan en las siguientes líneas apoyándose en Boaventura De Sousa Santos

Podemos entenderlas como epistemologías situadas de la resistencia en tanto son un espacio de disputa política que llevan a cabo los movimientos sociales y las experiencias en primera persona, las cuales poseen generan conocimiento desde y hacia una praxis transformadora. Son epistemologías que reconocen la existencia del capacitismo, y se levantan contra este. (2023, p.9)

Una de las tareas primordiales Epistemologías de las Anticapacitistas del Sur es la descolonización del saber.[6] Esto se realiza al trabajar por las fuera de lóaicas biologicistas, patologizantes o de estandarización clínicas universal y/o de participación medicalizada que produce la industria de la discapacidad. Cabe recordar que hablamos de corporeidades que no han ingresado al saber y la ciencia, estado a menudo han ausentes de la producción de conocimientos. pero claramente han sido objeto de ella. Por lo tanto, esta descolonización del saber se materializa en atención a la singularidad y parcialidad de las alianzas de corporeidades disidentes que se desplazan lentitud con 0 con movimientos involuntarios, en colaboración de perros guías o con bastones, corporeidades que no escuchan a través del canal auditivo, pero perciben vibraciones, corporeidades

que no siguen la razón dominante, ya que piensan disgregadamento con locura." (Ibid)

Y concluyen mencionando el pretendido de problematizar y explorar desde las epistemologías anticapacitistas la construcción y reconocimientos de las bases epistemológicas que se han sustentado durante décadas desde las luchas anticapacitistas América en Latina, especialmente atención poniendo activismos y escenarios disidentes de la discapacidad en sus luchas por vidas dignas u en sus resistencias a vorágine del sistema colonialcapacitista-capitalistapatriarcal. (2023, 10)

Patricia Hill Collins (2015) examina algunos de los desafíos fundamentales surgidos a raíz del desarrollo del concepto jurídico enraizado en la comunidad negra. feminista La autora conceptualiza la interseccionalidad como "un proyecto de conocimiento global contornos cuyos cambiantes emergen de sociales formaciones de desigualdades complejas responden a ellas. Dentro de amplio, este marco la interseccionalidad también puede ser conceptualizada de provechosa manera como una constelación de proyectos conocimiento de evolucionan conjuntamente los cambios en comunidades interpretativas que los respaldan" (Collins, 2015, p. 5). ...como las personas con discapacidad "no tenemos capacidad" (...). El capacitismo excluye. (Mujer nos con discapacidad física y psicosocia, taupi, 2023).

Crenshaw (1990) presenta tres categorías de interseccionalidad: estructural, política y representacional.

**Este** artículo enfoca la violencia contra las mujeres de color en el núcleo de la producción de conocimiento. resaltando la relevancia política de la teoría. Estas categorías servirán como un para organizar marco al trabajo abordar interseccionalidad en distintos niveles de análisis. La autora proporciona visión una general para comprender la violencia contra las mujeres, destacando una predisposición sistémica dirigirse hacia esta población en medio de la discriminación racial y de género. La vivencia de la violación y la violencia difiere doméstica para mujeres de color en comparación con las mujeres blancas.

Si bien, estos conceptos giran en torno a la interacción de raza y género en Estados Unidos, nos permite reflexionar sobre las condiciones políticas y

afectan económicas que poblaciones específicas como las mujeres con discapacidad que igual son atravesadas con estas categorías, agregando otras más como edad identidad género, de orientación sexual clase u social.

Crecí en un entorno machista.
Por qué en mi entorno laboral
nos ven con morbo y al
escuchar que dicen que la mujer
debe estar en casa. Otro
momento en el que me sentí
frustrada fue cuando quise
sacar mi carnet de
discapacidad y me dijeron que
no calificaba porque mi
discapacidad no es visible y que
tendría que ponerme mal para
que me crean. (Mujer con
discapacidad psicosocial, Taypi,

Si me sentí limitada desde muy pequeña por ser mujer. Pues el machismo antes era más fuerte que ahora. Actualmente si me siento limitada por mi limitación; por no decir mi discapacidad.

Es la forma en la que discriminan a las personas con discapacidad. Esto lo averigüé en el internet. Cuando me sentí discriminada por dos mujeres en el teleférico. La primera me dijo que me fijara por chocarle sin querer (no vio que tenia bastón). Le dije perdón Tengo baja visión, ella respondió entonces porque sale, en lo que explicaba a esa señora mis derechos, se acerca a mi la otra señora y me dijo no grites eres señorita. Entonces me sentí discriminada, pero no sabía cono se llamaba; por eso busque en internet.

### Sexualidad

Por ejemplo, la sexualidad es tabú recurrente. un peor cuando la infantilización para anular el poder de acción es normalizados o naturalizados. sexualidad iSí! La derecho. La falta de asistencia personal y asistencia sexual marginaliza la necesidad físico emocionales de. Ya que en este sentido no se permite el sentir placer sexual, porque la infantiliza sociedad la discapacidad. Negando la posibilidad de enamorarse. sentir placer y experimentar la sexualidad en sus múltiples formas. La sociedad no nos desde reconoce nuestros cuerpos, "es importante reconocerse desde el otro: porque somos seres 2023), deseantes" (Taupi, invisibilizando nuestra existencia.

Odio la discriminación. En casa no me dejaban hacer nada, porque me sobreprotegen. Yo

recién empecé a salir pues antes me encerraban. Otra cosa es también con los hombres, tuve una experiencia. Con hombres con mi misma discapacidad. Ellos me pidieron fotos y yo por confiar en ellos, envié esas fotos; lo que no esperaba es que compartiera mis fotos con otros hombres, me enteré por un amigo que me dijo que estaban mandando fotos mías. Yo no supe qué hacer en ese momento. entonces fui a decirles a mis papás, con ellos fui a la policía. Y en la policía me dijeron que era mi culpa por aceptar enviar las fotos y que ellos no saben nada y me mandaron al psicólogo. Después de tiempo con la mamá del chico dijo que no le importaba y que no haría nada. También me ha pasado que por tener discapacidad creen que somos inocentes y por eso pueden aprovecharse de las personas con discapacidad. (Mujer con discapacidad auditiva, Taypi, 2023)

# Castra brobasega

La percepción de la sociedad será lo que nosotras como PCD [nos] mostremos. (Taypis, 2023)





Después, de describir la discapacidad desde nuestros que notamos sentires. el principal cuerpo es mecanismo de dominación y discriminación. La propuesta es la autónomia de nuestro cuerpo, es decir, ser parte activa de la sociedad desde la autocrítica: "A veces exigimos nivel cosas а educativo, laboral entre otros aspectos y omitimos las necesidades del día a día, por Ej. el acceso a una tienda de barrio, claro para algunos es más fácil quedarse en su zona de confort y no hacer nada para hacer un cambio". Desde nuestro cuerpo, planteamos y actitudes acciones capacitistas para generar de dialogo espacios autocritica, y así generar cambios desde nosotras trascendiendo a los que nos rodean.

● Tengo muchos sueños, pero por temas económicos no puedo. Lo que si estoy l ogrando es poder ofrecer oportunidades laborales con mi emprendimiento a personas con mi misma condición.

- Buscar mi independencia teniendo un trabajo digno, para ganar mi dinero y poder cómprame mis gustos. (física e intelectual)
- Tengo 2. 1 que Bolivia mejore, con rampas, con trabajo y educación. Y el otro es tener pareja y que no nos vean como personas con discapacidad. (física e intelectual
- Quiero tener una ONG o fundación dirigido y que sus trabajadores sean personas con discapacidad. Y que el trabajo no sea solamente accesibilidad. involucrarnos otros temas. porque con hay sabemos que otras desigualdades. (psicosocial)
- Mi objetivo es apoyar a

niños sordos, por qué; se lo complicado que es ser sordo y más siendo mujer, quiero enseñarles que se puede y que no se debe sentir culpa. Otro sueño es realizarme a nivel profesional. (auditiva)

Oun sueño de vida que tengo es romper las barreras actitudinales. que sea transversal y por qué no que se anule. pues esas actitudes violentan. (física nos y psicosocial)[1] En burbujas de texto

### Feminismo AntiCapacitista

ΕI Estado Opresor es macho violador. Pero aún más importante para recordar hou (8 de marzo), es que mujeres se hermanan bailando, marchando, por WhatsApp. FΙ acompañamiento virtual nace del corazón y se extiende por fronteras nacionales Ιa hermandad extiende sus

brazos y se hace la burla de institucionalidades, de elecciones perdidas. de politiquerías baratas. Hoy es acerca de nosotras. Un nosotras sumeraido en creencias de lo que es la inclusividad. Creencias de que vamos aprendiendo, vamos conquistando batallas (prontito se legaliza el aborto), vamos cambiando. Somos el ritmo de un río que fluye hacia convivencias más dulces. como el azúcar de las mesas. Se han pintado paredes con nombres de feminicidas agresores sexuales. gritado al unisóno de amistad política con mujeres de todas las edades, casi todos los lugares, de muchos lugares. Se gritado ha digitalizado lucha la en formato mp4.

Nos estamos escuchando, nos estamos hermanando. Dolor y rabia convertidos en fuerza colectiva. Apoyo emocional de masas. Reivindicaciones os, de

sembradas sanación. en Acompañamiento que apapacha. La revolución se transmite en vivo, se comparte en audios. La revolución será feminista o no será. Será AntiCapacitista o no será. La revolución se la baila entre hermanas, entre madrinas u compitas. Hoy ha pasado una movida mundial, semilla de cambio en la dirección del corazón, de la tierra, futuros doloros menos sanaciones históricas. cascadas de agua cristalina que canta al caer, anuncia nuevos inicios constantes que fluyen y dejan pasar, dejan pasar y lavan los espíritus.

Durante las últimas tres semanas he sido cómplice de una fuerza colectiva como ninguna otra, la organización del #8m nace de un lugar de amor. Ejemplo de organización orgánica. Muieres de todas las ciudades Bolivia charlando principalmente, más que nada, escuchándonos, escuchando, acompañando.

Entonces, ¿qué es AntiCapacitismo?

¿Qué es Capacitismo? Rima con Capitalismo, pero no es lo mismo.

El Capacitismo es un sistema retorcido que reproduce ideas de jerarquías de normalidad basadas en formas del cuerpo estándares de cómo deberían funcionar las mentes. El Capacitismo está presente lugar. todo en Cómo imaginamos un cuerpo 'capacitado', а qué nos referimos cuando decimos 'discapacitadx', con 0 'discapacidad'.

¿En qué está basada la 'capacidad'?

En el sistema productivo, las vidas son tratadas como mercancía y al mismo tiempo como tornillos de la maquina Capitalista.

Entonces, ¿quiénes son Capacitistas?

Todxs somos capacitistas. Es conflicto que debemos resolver. Todxs, así con X para dejar espacio. Especialmente, hou las feministas somos Capacitistas estamos porque nos descubriendo. cuestionándonos y deconstruyéndonos. Entonces, seamos pues AntiCapacitistas, liberemos de nos estas cadenas a nuestros cuerpos y Conversaciones mentes. acerca de la discapacidad y la feminista se despertado hoy. Puedes el Manifiesto encontrar FemiDiska\* para conocer las diez demandas que se han declarado hou en la marcha del #8m en La Paz.

Las mujeres con discapacidad no solo somos una

discapacidad, nos hemos olvidado o dejamos de lado diferentes nuestras cosas situaciones y/o identidades. El sistema patriarcal capacitista ha ido nos normando oprimiendo u nuestros cuerpos u nuestro comportamiento. bajo modelo médico. Considerando que, la discapacidad debe ser curada, tratada y debe ser rehabilitada, para pertenecer a una sociedad normalizada. Es así que, muchas mujeres diskas hemos caído en querer buscar esa normalidad desde funcional para productivas al sistema capitalista, hasta lo estético, sólo para ser "socialmente normal". Es por este motivo muchas de nosotras aue dejamos de lado nuestro ser mujer. Sin embargo, de a poco nos vamos revelando a todas estas formas de opresión nos ha ido marcando sobre nuestras cuerpas. Reconociéndonos más allá de

<sup>[7]</sup> Manifiesto de las FemiDiskas, 8 de marzo de 2021, p. 1. [8] Ver cuadro de la legislación internacional y nacional.

un diagnóstico clínico y nos volvemos sujetas de derechos. Es así que hoy en día "nos rebelamos ante el sistema capacitista, capitalista y patriarcal"[7].

había Como ua se mencionado el capacitismo es el sistema que oprime nuestras cuerpas, nuestras decisiones; actuando mirada paternalista una adultocentrista. Anulándonos e invalidando nuestra voz. Nosotras como diskas vamos reconociendo nuestra lucha por nuestros derechos, sin embargo, en algunos casos hay desconocimiento de que tenemos más derechos que los que conocemos[7]. Pues son muchas cosas más las interpelan, que nos nos atraviesan, y esas son las que hace ser y existir. En nos diversidad de espacios, es que debemos ocupar porque son nuestros espacios para visibilizarnos. Es importante

salir, abrirnos espacios de resistencia activa, para poder generar cambios.

FΙ feminismo desde SUS diversas luchas loaradas. En particular, de los feminismos en Latinoamérica, como el feminismo descolonial, racial, lésbico, anti capacitista Si interseccional. bien. feminismo anticapacitista fue ocupando espacios dese no mucho hace tiempo, en Bolivia, el capacitismo sigue significando algo totalmente desconocido, y por tanto genera incomodidad, ya que como mujeres diskas se debe ser más calladas, sumisas, conformistas, sin decisión.

La lucha anticapacitista es ante el sistema jerárquico capacitista, que consiste en el "yo capacitado" se impone o "domina" al "yo discapacitado", con el argumento de la normalidad, que hace jerarquiza a las

mujeres diskas. Es decir, que el cuerpo capacitado se impone como la norma, mientras que las otras (diskas) que no son catalogadas como "normales", deben someterse y aceptar la inferioridad (Moreno, 2020, p. 4)[9].

importante Es que como empecemos diskas a reflexionar sobre las cosas que nos interceden. Para ser más claras a continuación, les dejamos algunos conceptos para ahondar y entender sobre la interseccionalidad u relaciona como se feminismo la lucha y a anticapacitistas que, como colectiva realizamos.



## Replexiones



Aunque no se conozca mucho concepto sobre el de capacitismo, las consecuencias del capacitismo son reales y las mujeres con discapacidad las reconocemos y nombramos públicos como en ámbitos el transporte navegando público, en el teleférico o los minibuses, e incluso en la calle. Existen miradas u creencias desprestigian que nuestra existencia. Queremos que este acuerpamiento digital que hemos construido en armonía alrededor de 20 entre compañeras encienda un fueguito queme que las calles, los barreras en las juzgados, las escuelas. nuestros trabajos y en mismo activismo feministas. Concluimos que esto no ha acabado.

Habiendo legislaciones internacionales y nacionales, la violencia capacitista que se ejerce hacia la mujer con discapacidad no se contempla

en ninguna norma y es menester poner a la luz este tipo de violencia que hasta ahora sigue siendo invisible y

"aceptada" como actos "normales. Es nuestra voz que alzamos, ahora, para que se tomen acciones, pues sufrimos violencia de todo tipo, en especial la capacitista, y luego serán feminicidios diskas hacia nosotras, las mujeres diskas.

El feminismo anticapacitista parte desde la lucha del ejercicio pleno de nuestros derechos, nos permite decidir sobre nuestras cuerpas, poder tomar decisiones; realmente poder liberarnos del sistema opresor capacitista, paternalista, patriarcal.

Una de las consecuencias del capacitismo es que nosotras tengamos que reprimir nuestros deseos, nuestro sentir, anulándonos y no dejarnos decidir sobre nuestras vidas. Nuestra

autonomía se ve afectada. pues existe el prejuicio de que podemos nosotras no desarrollarnos de manera autónoma. Sin embargo, es importante tener en cuenta que la interdependencia va más allá de la discapacidad. es decir que todas, todos y podemos estar todes. sentirnos bien con nosotras o para apoyarnos para poder tomar decisiones. Esto parte desde el cuidado colectivo y es algo que debemos aplicar con nuestros círculos. La infantilización muchos en casos como máxima muestra de capacitismo, es un acto criminal Nos someten esterilizaciones sin consentimiento. anticoncepción y abortos obligatorios, reproduciendo eugenesia, controlando que no nos reproduzcamos, como si fuéramos un mal aue ser eliminado debería controla. capacitismo, nos hiere, anula y mata.

Nuestro deseo es desafiar desde nuestra re-existencia de la resistencia.

### Bibliograpia

Alexander Yarza de los Ríos Laura Mercedes Sosa Berenice Pérez Ramírez [Coords.] Yarza de los Ríos, 2019 ESTUDIOS CRÍTICOS EN DISCAPACIDAD UNA POLIFONÍA DESDE AMÉRICA LATINA Serie Estado, políticas públicas y ciudadanía. Clacso-: Buenos aires

María Lugones (2010) Hacia un feminismo descolonial. La manzana de la discordia, Julio - Diciembre, Año 2011, Vol. 6, No. 2: 105-119

Tom Shakespeare "Disability Rights and Wrongs Revisited" (2013) Routledge London

Garland-Thomson, R. (2017). Building a World with Disability in It. In A. Waldschmidt, H. Berressem & M. Ingwersen (Ed.), Culture - Theory - Disability: Encounters between Disability Studies and Cultural Studies (pp. 51-62). Bielefeld: transcript Verlag.

Lennard Davis (2013) The End of Normal Identity in a Biocultural Era The University of Michigan Press

Hill Collins Patricia y Bilge, Sirma (2019) Interseccionalidad. Ediciones Morata S.L. Madrid, España.

Juan Andrés Pino Moran, Pía Rodríguez Carrido y Michelle Lapierre, 2023 epistemología anticapacitista del sur

Patricia Hill Collins (2015)

Collins, P. H. (2015). Intersectionality's definitional dilemmas. Annual review of sociology, 41, 1-20.

Pino-Morán, J. A., Rodríguez-Garrido, P., & Lapierre, M. (2023). Salvajes, indígenas, cojas, inválidas: Epistemologías anticapacitistas del Sur. Saúde e Sociedade, 32, e211010es.

# Todo esto se pudo lograr. gracias a:

Fondo de Mujeres Bolivia Apthapi Jopueti y a Ias FemidisKas





# remidiskas